

di Paolo Rumiz e gli scatti inediti di Gianni Berengo Gardin

PAOLO RUMIZ

VENEZIA NA PATTUGLIA DI NERI tuffetti sorvola in formazione a "V" il canale di Cannaregio in direzione del tramonto. Dall'altra parte una Luna enorme, gelida, galleggia sui tetti sul lato dell'isola di San Michele. Un vaporetto chiede strada a una gondola e accosta all'imbarcadero delle Guglie con pochi turisti intabarrati. Ma ecco un sotopòrtego quasi invisibile fra una farmacia e una locanda kosher. Oltre quella soglia, a sinistra, sulla parete di una casa, un'epigrafe con l'editto del 1704 contro la bestemmia degli ebrei fatti cristiani. Subito oltre, cinque sinagoghe disseminate in uno spazio minimo, fra la strada d'accesso e il campo disseminato di coriandoli di Carnevale.

Si entra così — quasi di nascosto — nel Ghetto di Venezia, il più antico del mondo, che il 29 marzo compie cinquecento anni di vita. Pochi gli abitanti rimasti, ma bastano e avanzano i muri a raccontare la storia, e quei muri dicono un'assenza che è più forte di una presenza viva. In mezzo al campo, il vecchio pozzo e una fontana gelata. In alto, case altissime, fino a sette piani, le più alte di Venezia, segno di un affollamento (sette metri quadrati a persona) oggi inimmaginabile. Sul lato del Rio San Girolamo, i nomi degli oltre duecento assassinati nei lager. Sugli stipiti delle porte, l'incavo diagonale che alloggiava la mezuzah, l'astuccio scaramantico con i versi della Bibbia. Affacciati alla piazza, i portici con le tracce dei banchi dei pegni.

Io sono il Ghetto, dicono quelle pietre, ed esistevo prima che arrivassero gli ebrei. Ero uno spazio malsano di concerie e fonderie, e mi chiamavano "Getto" per via della gettata dei metalli, ma i primi ebrei venuti dal nord pronunciarono il nome alla tedesca, con la "Gh" dura, e quel mio nome rimase, si sparse a Venezia, nel Mediterraneo e nel mondo. Ma il genius loci dice anche altro, che qui inizia il viaggio in un enigma, in uno spazio più claustrofo-

bico dei quartieri spagnoli di Napoli, ma che a confronto del ghetto di Roma, schiacciato dal tallone papale, assurse al ruolo di Terra Promessa ("di promissione") per gli ebrei di allora. Qualcosa di profondamente diverso da ciò che divenne quando l'idea di razza e nazione fecero cortocircuito con l'antigiudaismo della Chiesa, producendo lo sterminio.

In un tempo che vede il ritorno dei muri e dei reticolati, forse non è fuori luogo ricordare che a Venezia questo archetipo e sinonimo dell'esclusione è stato anche altro: garanzia di identità, persino esperimento di inclusione portato avanti dalla Serenissima, sia pure attraverso una maniacale separazione delle fedi, delle lingue e dei mestieri. «Parlarne solo come segregazione non è corretto», osserva Donatella Calabi, autrice di un libro sul tema che uscirà a settimane per l'editore Bollati Boringhieri, prima di guidarti nel mistero di un questo "orto concluso" che pure si connette al mondo attraverso i legami millenari della Diaspora, ed è an-

zi esso stesso sintesi del mondo, per la secolare compresenza di ebrei venuti da Spagna, Centro Europa, Nord Africa e Medio Oriente.

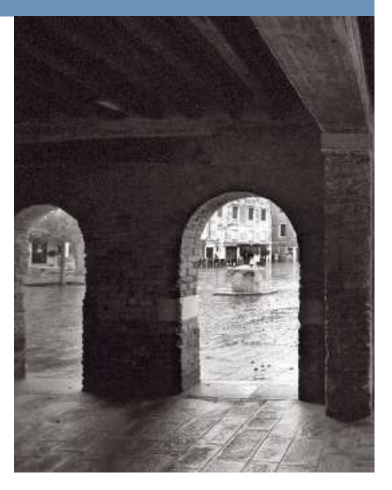
Cominciò che non si poteva accettare che gli ebrei occupassero le stesse case dei cristiani, che girassero liberamente notte e giorno, e facessero "tanti manchamenti & cussì detestandi & abhominevoli". E così, per ovviare a tutto questo, il 27 marzo 1516 il nobile Zaccaria Dolfin propose di mandare "tutti" gli ebrei di diverse contrade cittadine ad abitare "uniti" in Ghetto Nuovo, "che è come un castello". Il luogo avrebbe dovuto essere delimitato da due porte da aprire la mattina al suono della "Marangona", la campana di San Marco che scandiva i ritmi della città, e richiuse a mezzanotte da quattro custodi cristiani, pagati dai giudei e tenuti a risiedere nel sito stesso. E non basta. Due barche del Consiglio dei Dieci, con guardiani insonni, avrebbero circumnavigato ininterrottamente l'isolotto "per garantirne la sicurezza".

>SEGUE NELLE PAGINE SUCCESSIVE

L'attualità. Vedere Andy Warhol a Teheran La storia. La scena del crimine da Monsiuer Bertillon a CSI Spettacoli. "Spotlight", quando il cinema fa notizia Next. Rivoluzione Li-Fi L'incontro. Ismail Kadare: "So che cosa vuol dire scrivere sotto dittatura"

l reportage.





PAOLO RUMIZ

al pari degli "eretici armeni" e degli ebrei.

ETTO E FATTO. LE CASE DELL'ISOLA FURONO svuotate alla svelta degli abitanti e date in affitto ai giudei a un prezzo maggiorato. I nuovi inquilini avevano pochi diritti. Non potevano avere proprietà, far politica, accedere alle professioni, alla scuola e all'università, ma con mezzo mondo — avevano dalla magistratura la garanzia di poter lavorare nel "riserbo" necessario ad "animare li mercanti di esse Nazioni a continuar quietamente il loro negozio conoscendo l'utile ben rilevante che ne ridonda a nostri dazi". Dentro i con $fini\,del\,Ghetto\,funzionava\,un\,relativo\,autogoverno\,e\,la\,libert\grave{a}\,di$ culto era assoluta, al punto che i greci, invidiosi, chiesero il permesso di avere un loro spazio autonomo di commercio e di culto,

Prestar denaro era diabolico, secondo i dettami della Chiesa, dunque a Venezia, come altro-

ve, l'usura — pur regolamentata — fu lasciata agli ebrei. Ma siccome la Serenissima aveva bisogno di denaro per le sue guerre e i suoi commerci, gli ebrei — pur fiscalmente spremuti come limoni — erano la sua vera sponda sul piano finanziario. Scelta pragmatica, perché ritenuta più conveniente del cattolico Monte di Pietà che riempiva le casse del Vaticano. Il Ghetto era dunque un modello di costrizione, ma condiviso in misure diverse anche da tedeschi, armeni e in particolare dai turchi. Accusati di fare "cose turche" (qualcosa di simile alla recente aggressione delle donne di Colonia), il loro fondaco era sigillato da guardiani di provata discendenza cristiana, e addirittura diviso fra al-

banesi e costantinopolitani. «I medici ebrei erano apprezzati più degli altri», ricorda Riccardo Calimani, discendente di abitanti del Ghetto e storico dell'ebraismo italiano. Se gli chiedi perché, ti risponde con un lampo azzurro ironico dietro palpebre a fessura. «Non attingevano alla teologia come gli altri — ghigna — guarivano il corpo e non l'anima», e spiega che per questo essi avevano una deroga sulle ore di "coprifuoco", e potevano uscire dal Ghetto a qualsiasi ora per le chiamate d'emergenza. E che dire dell'ebreo Daniel Rodriguez che, pochi anni dopo il 1516, venne incaricato dalla Repubblica di costruire la dogana di Spalato, base commerciale sulla costa dalmata sotto controllo veneziano. O di Jakob Sarava, che nel Settecento può andarsene in missione ad Amsterdam per conto della comunità. Il Ghetto di Venezia non era quello

Fu Venezia a inventare nel 1516 la parola "ghetto". Ecco che cosa rimane oggi del luogo simbolo dell'esclusione

## acittà ebrei

## IN QUESTE PAGINE E IN COPERTINA ALCUNI SCORCI

**LE FOTOGRAFIE** 

**DEL GHETTO NOVO** DI VENEZIA **NEGLI SCATTI** INEDITI DI UN MAESTRO **DELLA FOTOGRAFIA** ITALIANA, **GIANNI** BERENGO **GARDIN** 









di Varsavia del Novecento. Praticamente, una repubblica nella repubblica.

C'erano una volta gli askenaziti, racconta Calimani. Erano i più poveri ed erano venuti tra i primi dalla Germania. Nel Ghetto fecero gli straccivendoli, unico lavoro consentito dal "catenaccio" delle corporazioni, e furono sistemati nell'isolotto centrale. Poi toccò ai levantini dall'impero ottomano, ebbero le strade contigue verso il canale di Cannaregio e furono tutelati più degli altri perché ritenuti indispensabili dalla Repubblica nel commercio con l'Oriente. Per ultimi giunsero i "marrani", i più ricchi, ebrei convertiti a forza dalla cattolicissima Spagna, che a Venezia ebbero agio di tornare alla fede d'origine ma conservarono, si dice, l'alterigia degli "Hidalgos" nei confronti degli altri inquilini del Ghetto.

«Šnaim yeudin shalosh batei a kneset», due ebrei fanno tre sinagoghe, sorride Francesco Trevisan Gheller con la kippah d'ordinanza sul capo, per far capire che i cinque templi dell'enclave sono mondi totalmente diversi; poi ci conduce in un dedalo di ballatoi, scale di legno, pulpiti, matronei, passaggi segreti, portoni, pavimenti sbilenchi, cunicoli e porte sbarrate da lucchetti, attraverso la "Scola" grande dei Todeschi (ebrei askenaziti), poi quella dei Provenzali, dei Levantini, degli Italiani e infine dei Ponentini (Spagnoli), fra tendaggi e colonne tortili, in uno scintillare di lampadari e paramenti nel semibuio di finestre quasi sempre chiuse. Tutto questo in una stupefacente contiguità con le abitazioni private, in uno sfruttamento dello spazio che ha del miracoloso e maniacale assieme. Un gioco di incastro, un labirinto che fa del Ghetto — utero e al tempo stesso ombelico di un mondo — la quintessenza di Venezia e non la sua antitesi.

A prova di ciò le parole dal Ghetto entrate a far parte del dialetto veneziano. Calimani ci ride sopra e centellina termini simili a formule magiche. «Orsài», commemorazione dei defunti, dal tedesco Jahrzeit importato dagli askenaziti. «Zuca baruca», zucca benedetta che tutti sfama con poco, dall'ebraico baruch che vuol dire benedetto. Ma è soprattutto lo spassoso libro di Umberto Fortis su La parlata degli ebrei di Venezia (Giuntina) a condurti per mano nell'universo lessicale assorbito dalla Serenissima. Una lingua franca, quasi un yiddish in formato mediterraneo, che svela un po' come a Trieste l'intimità di contatto della città con gli ebrei nonostante la reclusione. "Fare un Tananài", fare un Quarantotto. "No darme Giaìn", non darmi vino scadente. "No xe Salòm in sta casa", non c'è pace in questa casa. E poi la "Tevinà", il sesso femminile, la quale "ghe xe chi che la tien, e ghe xe chi che la dà". Oppure il micidiale "El traganta de soà", detto di chi puzza di m. (vulgo "escrementi"). Il Ghetto non esportava solo tessuti o denaro, ma anche parole.

La vita di Calimani è segnata dall'Olocausto. «Il 16 settembre del '43 il presidente del $la \, Comunit\`{a}\, ebraica\, si\, suicida\, per\, non\, dare\, ai$ nazifascisti l'elenco degli iscritti. In quello stesso giorno i miei genitori si sposano per poter scappare assieme e nascondersi sui monti dell'Alpago dopo un tentativo di passare in Svizzera. Mi metteranno al mondo il 20 gen-





OGGI SU WWW.REPUBBLICA.IT IL VIDEOREPORTAGE DAL GHETTO DI VENEZIA. IL GHETTO (COME SI VEDE DALLA CARTINA) CON LE SUE CINQUE SINAGOGHE E IL MUSEO EBRAICO SI TROVA NEL SESTIERE DI CANNAREGIO. ISTITUITO IL 29 MARZO 1516 PER CONFINARVI LA POPOLAZIONE EBRAICA, QUEST'ANNO CELEBRA IL SUO CINQUECENTENARIO. IN PROGRAMMA, DALLA FINE DI MARZO, CONVEGNI, CONCERTI E UNA GRANDE MOSTRA A PALAZZO DUCALE, "VENEZIA, GLI EBREI E L'EUROPA. 1516-2016'

naio del '46. Le dice qualcosa? Nove mesi esatti dal 25 aprile, perfetta scelta di tempo». È il primo della sua famiglia nato fuori dal Ghetto, ma spiega che già nell'Ottocento — dopo l'arrivo di Napoleone che brucia le porte dell'enclave e parifica gli ebrei agli altri scatta l'emigrazione verso altri quartieri, con conseguente assimilazione di molti ebrei ansiosi di spazio e modernità. Col risultato che oggi quelli rimasti "dentro" sono poche decine, sostituiti da veneziani di altra origine.

«Questi cinquecento anni non devono essere una celebrazione, ma uno spazio di riflessione su un'esperienza in senso lato, qualcosa che va oltre la stessa Shoah. Non sono troppo d'accordo con tutto questo apparato di concerti e discorsi previsti per fine marzo. Il messaggio che deve partire è di libertà per tutti i popoli, contro tutte le reclusioni, i campi profughi, le banlieue...». Perché ci sono i corsi e i ricorsi, come l'assedio di Sarajevo, che inizia esattamente a cinquecento anni dall'insediamento sulla collina di Bjelave degli ebrei fuggiti dalla Spagna. La città, allora ottomana, vide arrivare ebrei da ovunque, esattamente come Venezia. E poi, nell'aprile del 1992, l'anno dell'Esilio fu festeggiato con le lacrime agli occhi, ricorda Dževad Karahasan, mentre intorno tuonavano le granate. «Ghetto non è un problema ebraico ma della cristianità», taglia corto Calimani. E vien da pensare che a Venezia gli ebrei lo chiamavano altrimenti, "Chatzer", che vuol dire recinto. Poi ha vinto la parola coniata dai cristiani. Vorrà pur dire qualcosa.

## **IN EDICOLA**

DAL 27 GENNAIO, **IN OCCASIONE DELLA GIORNATA** DELLA MEMORIA, CON "REPUBBLICA" E"L'ESPRESSO" IL DOCUMENTARIO "SALVATETUTTI" DI ALDO ZAPPALÀ SUI RAGAZZI EBREI IN FUGA OSPITATI NEL 1942 A VILLA EMMA (MODENA)



